DIOCESE
de Chartres

PASTORALE SANTE

Journée de Formation 29/01/2026
La Parole de Dieu & Batir un commentaire a partir des Ecritures

Topo du Pére Michel Boisaubert

La place et le sens de la Parole de Dieu pour un chrétien.

La Parole de Dieu est une réalité fondamentale de la Révélation de Dieu au cours des siecles. La
Parole de Dieu nait et grandit en nous et avec nous si, dans la foi, nous acceptons qu’elle résonne
dans nos cceurs et qu’elle y porte du fruit sous I'action de I’Esprit Saint. Et pour nous chrétiens, au
centre de la Parole de Dieu, il y a le mystére de Jésus Christ, Verbe incarné de Dieu.

La tradition catholique a eu besoin de redécouvrir la grande richesse de la Parole de Dieu. C'est le
Concile Vatican Il qui a relancé ce théme et lui a donné une impulsion nouvelle.

La Constitution conciliaire Dei Verbum approuvée en 1965 a eu une influence notable pour
I’'appropriation de la Bible par le peuple catholique et pour placer la Bible comme Parole de Dieu
au centre de la vie chrétienne.

La lecture et I’étude de la Bible ont retrouvé de I'importance dans I’Eglise tout particuliérement
depuis ce Concile.

Dernierement, Benoit XVI a personnellement choisi ce theme pour le synode de 2008. Et ce méme
theme est remis a I’lhonneur dans le contexte de I'année de la foi et de la nouvelle évangélisation.
La source se trouve bien s(ir dans les Saintes Ecritures. Une question se pose aujourd’hui : quelle
place accordons-nous a la Parole de Dieu en cette année de la foi ?

Dans les Saintes Ecritures : Dieu parle et agit :

La Parole de Dieu est une réalité fondamentale de la Révélation de Dieu au cours des siécles.

Par sa Parole, Dieu se communique a son peuple. Pour le peuple juif, Yahvé est un Dieu qui parle,
tandis que les idoles sont muettes : « Elles ont une bouche et ne parlent pas » (Ps 115,5). Cette
satire des « idoles muettes » souligne I'un des traits les plus caractéristiques de Yahvé dans
I’Ancien Testament.

En parlant, Dieu se révéle et, en méme temps, il agit. La Parole de Dieu est une réalité dynamique
et effective, une puissance qui est a I'ceuvre dans le monde :
Dans le psaume 33, on affirme : |l parle et cela est, il commande et cela existe (Ps 33,6.9)

Selon le propheéte Isaie, « La Parole qui sort de ma bouche ne me revient pas sans résultat, sans
avoir fait ce que je voulais et réussi sa mission » (Is 55,11).



Au tout début de la Genése, elle est présentée comme une Parole créatrice. Elle a présidé au
surgissement de I'univers comme on le voit au chapitre premier : « Dieu dit : Que la lumiére soit et
la lumiére fut ». Et le Psaume d’ajouter « Par elle (la Parole), tout a été fait et tout continue d’étre
porté par elle » (Ps 147).

La Parole divine est aussi a I'origine de I’histoire humaine comme I’affirment les premiers chapitres
de la Genese : « Faisons I’'homme a notre image et a notre ressemblance » (Gn 1,26). La Parole
créatrice est a I'origine de I'univers comme de I’histoire humaine.

Abraham, le pére des croyants :

Avec Abraham, on a le commencement d’une histoire particuliére au sein de |’histoire de
I"humanité.

Tout a commencé par une Parole qui I’a mis en route : « Dieu lui dit : pars de ton pays, de ta famille
et de la maison de ton pére, vers le pays que je te ferai voir.

Je ferai de toi une grande nation et je te bénirai » (Gn 12,1-2). Abraham regoit une triple

promesse : la promesse d’une descendance, d’une bénédiction et d’une terre. La parole adressée a
Abraham lui ouvre un avenir et inaugure une histoire nouvelle. C’est le début de I’histoire du
peuple d’Israél et de I’Alliance que Dieu fait avec son peuple.

Abraham accueille cette Parole qui est en méme temps une Parole d’Alliance et il y répond en se
mettant en route, avec sa famille. Abraham devient ainsi le Pére des croyants, comme on le
répétera par la suite.

La circoncision deviendra Le signe de I’Alliance biblique dés Abraham, le premier a entrer dans
I’Alliance : « Votre circoncision sera le signe de I’Alliance établie entre vous et moi » (Gn 17,11).

A partir d’Abraham, la Parole de Dieu continue a s’insérer au plus profond d’une histoire, au sein
d’une expérience de relation d’un peuple avec son Dieu, d’'un compagnonnage de Dieu et de son
peuple. Lalliance biblique sera par la suite confirmée avec Moise aprés la sortie d’Egypte.

Cette relation d’Alliance basée sur la Parole de Dieu amenera Israél a

découvrir progressivement un visage nouveau de Dieu, de plus en plus surprenant. Un Dieu qui a le
visage de la miséricorde, de 'amour et du salut universel.

Une Parole portée par les prophétes :

Les prophetes, des hommes inspirés, non pas pour prédire I’avenir, mais pour guider le Peuple de
Yahvé en lui communiquant les volontés de Dieu.

En tous les siécles, Dieu a parlé par des prophétes ou par d’autres porte-parole, hommes choisis
avec mission de transmettre sa Parole. La fagon extraordinaire dont la Parole surgit en eux fait
gu’ils en attribuent 'origine a Dieu. Cette conviction est fondée sur I’expérience mystique d’un
contact immédiat avec Dieu.

Tout vrai prophéte a vivement conscience qu’il n’est qu’un instrument, que les mots qu’il profere le
dépassent. Il a la conviction inébranlable qu’il a recu une Parole de Dieu et qu’il doit Ia
communiquer.

D’abord aux Rois et aux chefs d’Israél afin de leur rappeler de gouverner selon le droit et la justice,
et de protéger les petits, comme la veuve et I'orphelin. Ensuite, la Parole divine est un message a
transmettre aussi au peuple de Dieu tout entier. Les pensées ou les volontés de Dieu sont ainsi
communiquées a tous.

A noter que dans le livre du prophéte Isaie, I’'universalisme religieux s’affirme pour la premiére
fois : tous les peuples sont appelés au salut. Le Dieu créateur est en méme temps un Dieu sauveur
pour tous. C’'est la une vérité qui ne peut venir de la seule pensée des hommes.



Comme il est affirmé en 2 P 1,21 : « Aucune prophétie de I’Ecriture ne vient d’une intuition
personnelle. En effet, ce n’est jamais la volonté d’'un homme qui a porté une prophétie : c’est
portés par I'Esprit que des hommes ont parlé de la part de Dieu ».

Une Parole célébrée dans les Psaumes :

La Parole de Dieu est chantée et célébrée dans les Psaumes. En effet, le psautier est le recueil des
prieres et chants religieux d’Israél.

Pour Israél, Dieu parle dans la cérémonie liturgique de leurs chants et priéres. Plusieurs psaumes
contiennent des affirmations sur la Parole de Dieu.

Par exemple, le psaume 118 (119) de 176 versets est une longue louange de la Parole de Dieu.

On y trouve, entre autres, cette magnifique exclamation : « Ta parole est la lumiére de mes pas, la
lampe de ma route » (Ps 118,105).

Jésus, le Verbe fait chair :

L’Evangile de Jean contient des expressions trés fortes sur Jésus comme Parole de Dieu. « Le Verbe
s’est fait chair et il a habité parmi nous » (Jn 1,14). En Jésus, le Logos, la Parole divine devient
visible, saisissable. Pour nous, chrétiens et chrétiennes, Dieu s’est fait Parole en Jésus Christ.

La Parole éternelle et divine entre dans I’espace et le temps. Il s'incarne dans notre humanité et
assume notre condition mortelle. Toute la vie de Jésus, son message, ses actions, sa mort et sa
résurrection sont pour nous Paroles qui interpellent, entrainent et mettent en marche.

En Jésus, la Parole de Dieu est donnée pleinement une fois pour toutes. Jésus est Parole de Dieu en
personne. |l est la parfaite révélation de Dieu et de son projet de salut et de vie. « Qui m’a vu a vu
le Pere » (Jn 14,9) dit Jésus.

La vie de Jésus et ses paroles (c.-a-d. les évangiles) constituent la révélation supréme du Dieu
invisible. L’évangéliste affirme : « Personne n’a jamais vu Dieu ; le fils unique, qui est dans le sein du
Pere, nous I’a dévoilé » (Jn 1,18).

Dés I’Ancien Testament, c’est Lui qui se manifestait secretement sous les dehors de la Parole
agissant dans son peuple. Mais au terme de ce temps, ce Verbe est entré ouvertement dans
I’histoire en se faisant chair.

Le Verbe manifesté au monde est désormais au cceur de I'histoire humaine : avant lui |’histoire
tendait vers son incarnation, aprés sa venue, elle est tendue vers son triomphe dans le Royaume
de Dieu. Jésus, Verbe de Dieu, est au centre de I’histoire. A tout homme, le Verbe parle et il attend
une réponse. Qui croit en lui et I'accueille, entre par lui dans une vie d’enfant de Dieu.

L’attitude du Chrétien devant la Parole de Dieu :

Les disciples d’Emmals (Lc 24, 13-35)

Le récit des disciples d’Emmalis révele une autre fonction de la Parole dans la vie des chrétiens
apres la résurrection de Jésus.

Cette fois, I"’écoute attentive de la Parole du Christ Jésus est la maniére privilégiée d’accueillir le
Ressuscité comme compagnon sur la route de la vie.



4

L’Evangile transmis et proclamé au sein de la communauté chrétienne est une présence bien réelle
du Christ a nos cotés.

C’est une présence qui inspire une maniére de vivre sa vie chrétienne. Donner, dans sa vie la
premiére place a la Parole de Dieu, c’est inscrire son existence dans une relation de dialogue avec
le Seigneur.

Laisser la Parole de Dieu faire son travail !
La Bible est plus qu’une simple « parole », elle est la médiation d’une Parole ;

« Une parole qui passe ou une parole en I’air ? » Pour ne pas en rester a une parole en I'air et ne
pas prendre le risque d’une déformation du message, les premiers témoins ont ressenti la
nécessité de mettre par écrit ce qu’ils avaient vécu. L’acte de I'écriture, avec toutes ses implications,
est de I'ordre de la transmission / tradition (tradere).

Ce n’est pas n’importe quelle parole. C’'est la Parole de Dieu. C’'est une parole efficace, qui agit, qui
a du poids. Une parole de vie.

Qui dit parole, nécessite de préciser : monologue ou dialogue ? En fait, la Parole de Dieu n’est pas
un monologue de Dieu délivré sans souci du retour.
Il s’agit plutot d’'une Parole qui provoque, qui suscite un dialogue et une réaction.

Le message transmis n’est pas banal. Il est riche, complexe a exprimer, a comprendre, a accepter,
et ne se laisse pas enfermer dans une simple expression. « Le langage, la parole de la croix » (1 Co
1, 18), est « scandale pour les Juifs, folie pour les paiens » (1Co 1, 23). La communication de ce
message est donc tout a fait singuliére. Le message se veut au-dela des codes de communication
humaine.

C’est a la croix, dans un cri indéchiffrable, et non pas un discours bien construit, que le Crucifié
fut reconnu par le centurion comme Fils de Dieu (cf. Mc 15, 39)

Cette parole assume la faiblesse et les limites de tout langage humain : comment un texte exprime-t-
il la complexité d’un message ? Comment passe-t-il I'épreuve de la traduction, sachant que
traduire, c’est trahir...

Donc, Dieu se dit au risque de la faiblesse de la parole humaine. En méme temps, comment Dieu
se laisserait-il enfermer dans une parole humaine ? Comment son message si riche pourrait-il
consister en une parole simple, immédiatement et totalement accessible ?

La sacramentalité de la Parole :

Louis-Marie Chauvet a une belle formule : La Bible est le « tabernacle » de la Parole de Dieu3.
Plusieurs témoins posent les bases de la sacramentalité de la Parole.

Le Concile Vatican Il, dans Dei verbum, n° 24 : « Les Saintes Ecritures contiennent la Parole de Dieu
et, puisqu’elles sont inspirées, elles sont vraiment cette Parole. »

Saint Jéréme : « Ignorer les Ecritures, c’est ignorer le Christ. » Au-dela de I’Ecriture et de la Parole,
le croyant est invité a I’'expérience d’une rencontre...



5

On peut parler d’analogie de I'incarnation de la Parole de Dieu dans la faiblesse et la complexité du
langage humain. Ainsi, selon saint Ambroise, In Lucam VI, 33 : « Le corps du Fils est I’Ecriture qui
nous est transmise. »

On peut méme exprimer la dimension sacramentelle des Ecritures. Relisons Benoit XVI, Verbum
Domini, n° 56 :

La sacramentalité de la Parole se comprend alors par analogie a la présence réelle du Christ sous
les especes du pain et du vin consacrés. [...] [L]e Christ lui-méme est présent et s’adresse a nous
pour étre écouté. [...] Saint Jérdme affirme : « Nous lisons les Saintes Ecritures. Je pense que
I’Evangile est le Corps du Christ ; je pense que les Saintes Ecritures sont son enseignement [...] ».

Un Dieu qui parle et qui adresse sa parole a ’homme, aux hommes :

Dieu se révele lui-méme comme Parole. « Au commencement était le verbe... et le verbe était Dieu
»(Jn1,1;cfGn1,1).0ul’'onapprend que Dieu est en quéte de I’'homme et en a souci (Gn 3,9 : «
Homme, ol es-tu ? »). Dieu veut entrer en « conversation » avec lui. Dieu « donne sa parole » et
s’engage sur parole auprés des hommes.

Ainsi, il fit des tuniques de peaux a Adam et Eve (cf. G 3, 21). Il confirme la protection que Cain lui a
demandée (cf. Gn 4, 15).

Il met fin au cycle infernal des déluges en ordonnant la construction de I’arche de Noé, dont il
ferme lui-méme la porte ‘cf. Gn 7, 16) et s’engage a ne plus jamais envoyer de déluge de son fait :
I'alliance est scellée.

Dieu sera toujours aux cotés de I'homme : « Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu’a la fin des
temps » (Mt 28, 20) et il en prendra toujours sa défense (cf. Jn 14, 16).

Dieu se donne comme Parole incarnée en Jésus-Christ : « Et le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 14).
C'est d’ailleurs tout le mouvement de la célébration eucharistique : la Parole proclamée devient
nourriture dans I’eucharistie.

La Parole de Dieu, une semence féconde a accueillir et faire germer

Le Pape Frangois, avant la priére de I’angélus, ce dimanche 12 juillet 2020, a proposé une
méditation sur le sens de la Parole de Dieu. En prenant appui sur I’Evangile selon saint Matthieu
(13,1-23), qui relate la parabole du semeur, le Saint-Pére a expliqué comment recevoir cette «
semence féconde ».

La Parole de Dieu, symbolisée par les semences, « n’est pas une Parole abstraite, mais c’est le
Christ lui-méme, le Verbe du Pére qui s’est incarné dans le sein de Marie ». Ainsi accueillir la Parole
de Dieu « signifie accueillir la personne du Christ ». Et le Saint-Pére a observé les différentes facons
de la recevoir, mettant en garde contre un accueil qui ne serait pas fertile.

Il'y a tout d’abord le risque de la distraction, « un grand danger de notre temps ». « Assaillis par
tant de bavardages, par tant d’idéologies, par les possibilités permanentes de se distraire a la
maison et a I’extérieur, on peut perdre le go(t du silence, du recueillement, du dialogue avec le
Seigneur, au point de risquer de perdre la foi » reléve le Pape.

L’enthousiasme momentané peut également représenter un écueil dans la mesure ou il reste
superficiel et « n’assimile pas la parole de Dieu ». Le Saint-Pére I'a comparé a « un terrain pierreux
» avec peu de terre ol la semence germe vite mais se desséche rapidement car elle ne prend pas
racine. Ainsi, « face a la premiere difficulté, une souffrance, un trouble de la vie, cette foi encore
faible se dissout, comme la semence qui tombe au milieu des pierres se desséeche ».



Chacun de nous posséde en son coeur la semence de la Parole

Le troisieme danger mis en exergue a été celui des préoccupations mondaines, un theme que le
Saint-Pere développe tres régulierement depuis le début de son pontificat, et qui consisterait a
accueillir la Parole de Dieu comme un terrain ou poussent des buissons épineux.

Tromperie de la richesse, du succes agirait alors comme des épines étouffant la Parole et la privant
de fruit.

« Le bon terrain », celui qui est fertile est celui ol «la semence prend et porte du fruit ». Une
semence qui représente « ceux qui écoutent la Parole, I’accueillent, la conservent dans leur cceur et
la mettent en pratique dans la vie de tous les jours » a souligné le Pape, en rappelant que «la
parabole du semeur est un peu la “meére” de toutes les paraboles, parce qu’elle parle de I’écoute de
la Parole ». Une Parole, semence féconde et efficace en elle-méme que « Dieu répand partout avec
générosité, sans se soucier du gaspillage ».

Personne n’est exclu, a insisté le Saint-Pere, « chacun de nous est un terrain sur lequel tombe la
semence de la Parole ».

Tous, «si nous le voulons, nous pouvons devenir un bon terrain, défriché et cultivé avec soin, pour
faire mdrir la semence de la Parole ». « Elle est déja présente dans notre cceur », mais, a précisé le
Pape, il nous revient de la faire la faire fructifier en distinguant parmi tant de voix et tant de
paroles, celle du Seigneur, I'unique qui nous rend libres.

Le Saint-Pére a alors encouragé a « s’habituer a écouter la Parole de Dieu » invitant a avoir toujours
avec soi une Bible.

La Parole de Dieu, vraie nourriture :

La tradition chrétienne depuis Vatican |l parle de deux tables : la table de la Parole et la table du
Corps du Christ. La Parole est ainsi congue comme une nourriture.

Le concile de Vatican Il a insisté sur ce point : « L’Eglise ne cesse de prendre le pain de vie sur la
table de la Parole et sur celle du corps du Christ, pour I’offrir aux fideéles. ». Et encore : « les
chrétiens se nourrissent aux deux tables de la Bible et de I’Eucharistie ».

La Parole de Dieu est pratiquement aussi vénérable que le Corps eucharistique du Christ

Jésus. « Celui qui communie a la Parole, comme celui qui communie a I’Eucharistie communie au
méme Seigneur ». (Lucien Deiss, Célébration de la Parole, DDB, P.300).

Déja dans I’Ancien Testament, on parlait de la faim de la Parole comme une faim de pain. Le
prophéte Amos au VIl siecle affirme : « Voici venir des jours ou j’enverrai la faim dans le pays, nom
pas une faim de pain, ...mais celle d’entendre la Parole de Yahvé » (Amos 8,11).

De son c6té, le Deutéronome rappellera : « L'homme ne vit pas seulement de pain, mais de toute
parole qui sort de la bouche de Dieu » (Dt 8,3).

Cette affirmation fut reprise par Jésus en Mt 4,4. Finalement, c’est Jésus, Verbe de Dieu, qui est le
pain de vie : « Je suis le pain vivant qui est descendu du ciel. Si quelqu’un mange de ce pain, il vivra
éternellement » (Jn 6,51).



Conclusion — Quelques remarques :

Jésus, Verbe de Dieu, Parole de Dieu :

Comme nous l'avons vu, c’est en Jésus Christ que Dieu nous parle de facon pléniére et définitive.
Au centre de la Parole de Dieu, il y a le mystere du Christ.
Se pose dés lors la question :

Quelle est ma relation a cette Parole de vie incarnée en Jésus Christ ?

Quelle est la place de Jésus Christ dans mon existence ?

Comment développer une conscience accrue de sa présence en moi comme Parole de Dieu
et source de vie ?

Pour une plus grande place a I’Ecriture et a la Parole de Dieu :

Comme chrétiens et chrétiennes, accordons-nous assez de place dans nos vies a la lecture,
a la méditation et a I’étude de I’Ecriture Sainte ?

Quel réle joue I'étude de la Bible dans la formation a la vie chrétienne ? La Bible n’est pas
une livre comme les autres, mais une collection de livres dont la rédaction s’étale sur plus
de 1000 ans. Peut-on se passer d’une certaine initiation ?

Nous sentons-nous responsables de |la Parole de Dieu en ce monde ?

A-t-on développé chez nous I'aptitude a lire I’Ecriture, a I’actualiser et a la proclamer de
facon a ce qu’elle soit Parole de Dieu et Bonne Nouvelle pour nous et pour les gens du
milieu ?



