
 1 

 
 
 
 
 
 

 
 

Journée de FormaƟon 29/01/2026 
La Parole de Dieu & BâƟr un commentaire à parƟr des Ecritures 

 
Topo du Père Michel Boisaubert 
 
La place et le sens de la Parole de Dieu pour un chréƟen. 
 
 
La Parole de Dieu est une réalité fondamentale de la RévélaƟon de Dieu au cours des siècles. La 
Parole de Dieu naît et grandit en nous et avec nous si, dans la foi, nous acceptons qu’elle résonne 
dans nos cœurs et qu’elle y porte du fruit sous l’acƟon de l’Esprit Saint. Et pour nous chréƟens, au 
centre de la Parole de Dieu, il y a le mystère de Jésus Christ, Verbe incarné de Dieu. 
La tradiƟon catholique a eu besoin de redécouvrir la grande richesse de la Parole de Dieu. C’est le 
Concile VaƟcan II qui a relancé ce thème et lui a donné une impulsion nouvelle. 
 
La ConsƟtuƟon conciliaire Dei Verbum approuvée en 1965 a eu une inŇuence notable pour 
l’appropriaƟon de la Bible par le peuple catholique et pour placer la Bible comme Parole de Dieu 
au centre de la vie chréƟenne. 
La lecture et l’étude de la Bible ont retrouvé de l’importance dans l’Église tout parƟculièrement 
depuis ce Concile. 
Dernièrement, Benoît XVI a personnellement choisi ce thème pour le synode de 2008. Et ce même 
thème est remis à l’honneur dans le contexte de l’année de la foi et de la nouvelle évangélisaƟon. 
La source se trouve bien sûr dans les Saintes Écritures. Une quesƟon se pose aujourd’hui : quelle 
place accordons-nous à la Parole de Dieu en ceƩe année de la foi ? 
 
Dans les Saintes Écritures : Dieu parle et agit : 
La Parole de Dieu est une réalité fondamentale de la RévélaƟon de Dieu au cours des siècles. 
Par sa Parole, Dieu se communique à son peuple. Pour le peuple juif, Yahvé est un Dieu qui parle, 
tandis que les idoles sont mueƩes : « Elles ont une bouche et ne parlent pas » (Ps 115,5). CeƩe 
saƟre des « idoles mueƩes » souligne l’un des traits les plus caractérisƟques de Yahvé dans 
l’Ancien Testament. 
 
En parlant, Dieu se révèle et, en même temps, il agit. La Parole de Dieu est une réalité dynamique 
et eīecƟve, une puissance qui est à l’œuvre dans le monde : 
Dans le psaume 33, on aĸrme : Il parle et cela est, il commande et cela existe (Ps 33,6.9) 
 
Selon le prophète Isaïe, « La Parole qui sort de ma bouche ne me revient pas sans résultat, sans 
avoir fait ce que je voulais et réussi sa mission » (Is 55,11). 



 2 

Au tout début de la Genèse, elle est présentée comme une Parole créatrice. Elle a présidé au 
surgissement de l’univers comme on le voit au chapitre premier : « Dieu dit : Que la lumière soit et 
la lumière fut ». Et le Psaume d’ajouter « Par elle (la Parole), tout a été fait et tout conƟnue d’être 
porté par elle » (Ps 147). 
La Parole divine est aussi à l’origine de l’histoire humaine comme l’aĸrment les premiers chapitres 
de la Genèse : « Faisons l’homme à notre image et à notre ressemblance » (Gn 1,26). La Parole 
créatrice est à l’origine de l’univers comme de l’histoire humaine. 
 
Abraham, le père des croyants : 
Avec Abraham, on a le commencement d’une histoire parƟculière au sein de l’histoire de 
l’humanité. 
Tout a commencé par une Parole qui l’a mis en route : « Dieu lui dit : pars de ton pays, de ta famille 
et de la maison de ton père, vers le pays que je te ferai voir.  
Je ferai de toi une grande naƟon et je te bénirai » (Gn 12,1-2). Abraham reçoit une triple 
promesse : la promesse d’une descendance, d’une bénédicƟon et d’une terre. La parole adressée à 
Abraham lui ouvre un avenir et inaugure une histoire nouvelle. C’est le début de l’histoire du 
peuple d’Israël et de l’Alliance que Dieu fait avec son peuple. 
Abraham accueille ceƩe Parole qui est en même temps une Parole d’Alliance et il y répond en se 
meƩant en route, avec sa famille. Abraham devient ainsi le Père des croyants, comme on le 
répétera par la suite. 
La circoncision deviendra Le signe de l’Alliance biblique dès Abraham, le premier à entrer dans 
l’Alliance : « Votre circoncision sera le signe de l’Alliance établie entre vous et moi » (Gn 17,11). 
 
À parƟr d’Abraham, la Parole de Dieu conƟnue à s’insérer au plus profond d’une histoire, au sein 
d’une expérience de relaƟon d’un peuple avec son Dieu, d’un compagnonnage de Dieu et de son 
peuple. L’alliance biblique sera par la suite conĮrmée avec Moïse après la sorƟe d’Égypte. 
CeƩe relaƟon d’Alliance basée sur la Parole de Dieu amènera Israël à 
découvrir progressivement un visage nouveau de Dieu, de plus en plus surprenant. Un Dieu qui a le 
visage de la miséricorde, de l’amour et du salut universel. 
 
Une Parole portée par les prophètes : 
Les prophètes, des hommes inspirés, non pas pour prédire l’avenir, mais pour guider le Peuple de 
Yahvé en lui communiquant les volontés de Dieu. 
En tous les siècles, Dieu a parlé par des prophètes ou par d’autres porte-parole, hommes choisis 
avec mission de transmeƩre sa Parole. La façon extraordinaire dont la Parole surgit en eux fait 
qu’ils en aƩribuent l’origine à Dieu. CeƩe convicƟon est fondée sur l’expérience mysƟque d’un 
contact immédiat avec Dieu. 
Tout vrai prophète a vivement conscience qu’il n’est qu’un instrument, que les mots qu’il profère le 
dépassent. Il a la convicƟon inébranlable qu’il a reçu une Parole de Dieu et qu’il doit la 
communiquer. 
 
D’abord aux Rois et aux chefs d’Israël aĮn de leur rappeler de gouverner selon le droit et la jusƟce, 
et de protéger les peƟts, comme la veuve et l’orphelin. Ensuite, la Parole divine est un message à 
transmeƩre aussi au peuple de Dieu tout enƟer. Les pensées ou les volontés de Dieu sont ainsi 
communiquées à tous. 
À noter que dans le livre du prophète Isaïe, l’universalisme religieux s’aĸrme pour la première 
fois : tous les peuples sont appelés au salut. Le Dieu créateur est en même temps un Dieu sauveur 
pour tous. C’est là une vérité qui ne peut venir de la seule pensée des hommes. 
 



 3 

Comme il est aĸrmé en 2 P 1,21 : « Aucune prophéƟe de l’Écriture ne vient d’une intuiƟon 
personnelle. En eīet, ce n’est jamais la volonté d’un homme qui a porté une prophéƟe : c’est 
portés par l’Esprit que des hommes ont parlé de la part de Dieu ». 
 
Une Parole célébrée dans les Psaumes : 
La Parole de Dieu est chantée et célébrée dans les Psaumes. En eīet, le psauƟer est le recueil des 
prières et chants religieux d’Israël. 
Pour Israël, Dieu parle dans la cérémonie liturgique de leurs chants et prières. Plusieurs psaumes 
conƟennent des aĸrmaƟons sur la Parole de Dieu.  
Par exemple, le psaume 118 (119) de 176 versets est une longue louange de la Parole de Dieu. 
On y trouve, entre autres, ceƩe magniĮque exclamaƟon : « Ta parole est la lumière de mes pas, la 
lampe de ma route » (Ps 118,105). 
 
 
 
 
Jésus, le Verbe fait chair : 
L’Évangile de Jean conƟent des expressions très fortes sur Jésus comme Parole de Dieu. « Le Verbe 
s’est fait chair et il a habité parmi nous » (Jn 1,14). En Jésus, le Logos, la Parole divine devient 
visible, saisissable. Pour nous, chréƟens et chréƟennes, Dieu s’est fait Parole en Jésus Christ. 
 
La Parole éternelle et divine entre dans l’espace et le temps. Il s’incarne dans notre humanité et 
assume notre condiƟon mortelle. Toute la vie de Jésus, son message, ses acƟons, sa mort et sa 
résurrecƟon sont pour nous Paroles qui interpellent, entraînent et meƩent en marche. 
 
En Jésus, la Parole de Dieu est donnée pleinement une fois pour toutes. Jésus est Parole de Dieu en 
personne. Il est la parfaite révélaƟon de Dieu et de son projet de salut et de vie. « Qui m’a vu a vu 
le Père » (Jn 14,9) dit Jésus. 
 
La vie de Jésus et ses paroles (c.-à-d. les évangiles) consƟtuent la révélaƟon suprême du Dieu 
invisible. L’évangéliste aĸrme : « Personne n’a jamais vu Dieu ; le Įls unique, qui est dans le sein du 
Père, nous l’a dévoilé » (Jn 1,18). 
Dès l’Ancien Testament, c’est Lui qui se manifestait secrètement sous les dehors de la Parole 
agissant dans son peuple. Mais au terme de ce temps, ce Verbe est entré ouvertement dans 
l’histoire en se faisant chair. 
 
Le Verbe manifesté au monde est désormais au cœur de l’histoire humaine : avant lui l’histoire 
tendait vers son incarnaƟon, après sa venue, elle est tendue vers son triomphe dans le Royaume 
de Dieu. Jésus, Verbe de Dieu, est au centre de l’histoire. À tout homme, le Verbe parle et il aƩend 
une réponse. Qui croit en lui et l’accueille, entre par lui dans une vie d’enfant de Dieu. 
 
L’aƫtude du ChréƟen devant la Parole de Dieu : 
 
Les disciples d’Emmaüs (Lc 24, 13-35) 
Le récit des disciples d’Emmaüs révèle une autre foncƟon de la Parole dans la vie des chréƟens 
après la résurrecƟon de Jésus. 
CeƩe fois, l’écoute aƩenƟve de la Parole du Christ Jésus est la manière privilégiée d’accueillir le 
Ressuscité comme compagnon sur la route de la vie. 



 4 

L’Évangile transmis et proclamé au sein de la communauté chréƟenne est une présence bien réelle 
du Christ à nos côtés. 
C’est une présence qui inspire une manière de vivre sa vie chréƟenne. Donner, dans sa vie la 
première place à la Parole de Dieu, c’est inscrire son existence dans une relaƟon de dialogue avec 
le Seigneur. 
 
 
Laisser la Parole de Dieu faire son travail !  
 
La Bible est plus qu’une simple « parole », elle est la médiaƟon d’une Parole ; 
 
« Une parole qui passe ou une parole en l’air ? » Pour ne pas en rester à une parole en l’air et ne 
pas prendre le risque d’une déformaƟon du message, les premiers témoins ont ressenƟ la 
nécessité de meƩre par écrit ce qu’ils avaient vécu. L’acte de l’écriture, avec toutes ses implicaƟons, 
est de l’ordre de la transmission / tradiƟon (tradere). 
Ce n’est pas n’importe quelle parole. C’est la Parole de Dieu. C’est une parole eĸcace, qui agit, qui 
a du poids. Une parole de vie. 
 
Qui dit parole, nécessite de préciser : monologue ou dialogue ? En fait, la Parole de Dieu n’est pas 
un monologue de Dieu délivré sans souci du retour.  
Il s’agit plutôt d’une Parole qui provoque, qui suscite un dialogue et une réaction. 
 
Le message transmis n’est pas banal. Il est riche, complexe à exprimer, à comprendre, à accepter, 
et ne se laisse pas enfermer dans une simple expression. « Le langage, la parole de la croix » (1 Co 
1, 18), est « scandale pour les Juifs, folie pour les païens » (1Co 1, 23). La communicaƟon de ce 
message est donc tout à fait singulière. Le message se veut au-delà des codes de communicaƟon 
humaine.  
 
C’est à la croix, dans un cri indéchiīrable, et non pas un discours bien construit, que le CruciĮé 
fut reconnu par le centurion comme Fils de Dieu (cf. Mc 15, 39) 
 
CeƩe parole assume la faiblesse et les limites de tout langage humain : comment un texte exprime-t-
il la complexité d’un message ? Comment passe-t-il l’épreuve de la traducƟon, sachant que 
traduire, c’est trahir… 
Donc, Dieu se dit au risque de la faiblesse de la parole humaine. En même temps, comment Dieu 
se laisserait-il enfermer dans une parole humaine ? Comment son message si riche pourrait-il 
consister en une parole simple, immédiatement et totalement accessible ? 
 
La sacramentalité de la Parole : 
 
Louis-Marie Chauvet a une belle formule : La Bible est le « tabernacle » de la Parole de Dieu3. 
Plusieurs témoins posent les bases de la sacramentalité de la Parole. 
 
Le Concile VaƟcan II, dans Dei verbum, n° 24 : « Les Saintes Écritures conƟennent la Parole de Dieu 
et, puisqu’elles sont inspirées, elles sont vraiment ceƩe Parole. » 
 
Saint Jérôme : « Ignorer les Écritures, c’est ignorer le Christ. » Au-delà de l’Écriture et de la Parole, 
le croyant est invité à l’expérience d’une rencontre… 



 5 

On peut parler d’analogie de l’incarnaƟon de la Parole de Dieu dans la faiblesse et la complexité du 
langage humain. Ainsi, selon saint Ambroise, In Lucam VI, 33 : « Le corps du Fils est l’Écriture qui 
nous est transmise. » 
 
On peut même exprimer la dimension sacramentelle des Écritures. Relisons Benoît XVI, Verbum 
Domini, n° 56 : 
La sacramentalité de la Parole se comprend alors par analogie à la présence réelle du Christ sous 
les espèces du pain et du vin consacrés. […] [L]e Christ lui-même est présent et s’adresse à nous 
pour être écouté. […] Saint Jérôme aĸrme : « Nous lisons les Saintes Écritures. Je pense que 
l’Évangile est le Corps du Christ ; je pense que les Saintes Écritures sont son enseignement […] ». 
 
Un Dieu qui parle et qui adresse sa parole à l’homme, aux hommes : 
 
Dieu se révèle lui-même comme Parole. « Au commencement était le verbe… et le verbe était Dieu 
» (Jn 1, 1 ; cf Gn 1, 1). Où l’on apprend que Dieu est en quête de l’homme et en a souci (Gn 3, 9 : « 
Homme, où es-tu ? »). Dieu veut entrer en « conversaƟon » avec lui. Dieu « donne sa parole » et 
s’engage sur parole auprès des hommes.  
Ainsi, il Įt des tuniques de peaux à Adam et Eve (cf. G 3, 21). Il conĮrme la protecƟon que Caïn lui a 
demandée (cf. Gn 4, 15).  
Il met Įn au cycle infernal des déluges en ordonnant la construcƟon de l’arche de Noé, dont il 
ferme lui-même la porte ‘cf. Gn 7, 16) et s’engage à ne plus jamais envoyer de déluge de son fait : 
l’alliance est scellée.  
Dieu sera toujours aux côtés de l’homme : « Et moi, je suis avec vous tous les jours jusqu’à la Įn des 
temps » (Mt 28, 20) et il en prendra toujours sa défense (cf. Jn 14, 16). 
Dieu se donne comme Parole incarnée en Jésus-Christ : « Et le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 14). 
C’est d’ailleurs tout le mouvement de la célébraƟon eucharisƟque : la Parole proclamée devient 
nourriture dans l’eucharisƟe. 
 
La Parole de Dieu, une semence féconde à accueillir et faire germer 
 
Le Pape François, avant la prière de l’angélus, ce dimanche 12 juillet 2020, a proposé une 
méditaƟon sur le sens de la Parole de Dieu. En prenant appui sur l’Évangile selon saint MaƩhieu 
(13,1-23), qui relate la parabole du semeur, le Saint-Père a expliqué comment recevoir ceƩe « 
semence féconde ». 
 
La Parole de Dieu, symbolisée par les semences, « n’est pas une Parole abstraite, mais c’est le 
Christ lui-même, le Verbe du Père qui s’est incarné dans le sein de Marie ». Ainsi accueillir la Parole 
de Dieu « signiĮe accueillir la personne du Christ ». Et le Saint-Père a observé les diīérentes façons 
de la recevoir, meƩant en garde contre un accueil qui ne serait pas ferƟle. 
Il y a tout d’abord le risque de la distracƟon, « un grand danger de notre temps ». « Assaillis par 
tant de bavardages, par tant d’idéologies, par les possibilités permanentes de se distraire à la 
maison et à l’extérieur, on peut perdre le goût du silence, du recueillement, du dialogue avec le 
Seigneur, au point de risquer de perdre la foi » relève le Pape. 
L’enthousiasme momentané peut également représenter un écueil dans la mesure où il reste 
superĮciel et « n’assimile pas la parole de Dieu ». Le Saint-Père l’a comparé à « un terrain pierreux 
» avec peu de terre où la semence germe vite mais se dessèche rapidement car elle ne prend pas 
racine. Ainsi, « face à la première diĸculté, une souīrance, un trouble de la vie, ceƩe foi encore 
faible se dissout, comme la semence qui tombe au milieu des pierres se dessèche ». 
 



 6 

Chacun de nous possède en son cœur la semence de la Parole 
Le troisième danger mis en exergue a été celui des préoccupaƟons mondaines, un thème que le 
Saint-Père développe très régulièrement depuis le début de son ponƟĮcat, et qui consisterait à 
accueillir la Parole de Dieu comme un terrain où poussent des buissons épineux.  
Tromperie de la richesse, du succès agirait alors comme des épines étouīant la Parole et la privant 
de fruit. 
« Le bon terrain », celui qui est ferƟle est celui où «la semence prend et porte du fruit ». Une 
semence qui représente « ceux qui écoutent la Parole, l’accueillent, la conservent dans leur cœur et 
la meƩent en praƟque dans la vie de tous les jours » a souligné le Pape, en rappelant que «la 
parabole du semeur est un peu la “mère” de toutes les paraboles, parce qu’elle parle de l’écoute de 
la Parole ». Une Parole, semence féconde et eĸcace en elle-même que « Dieu répand partout avec 
générosité, sans se soucier du gaspillage ». 
Personne n’est exclu, a insisté le Saint-Père, « chacun de nous est un terrain sur lequel tombe la 
semence de la Parole ».  
Tous, «si nous le voulons, nous pouvons devenir un bon terrain, défriché et culƟvé avec soin, pour 
faire mûrir la semence de la Parole ». « Elle est déjà présente dans notre cœur », mais, a précisé le 
Pape, il nous revient de la faire la faire frucƟĮer en disƟnguant parmi tant de voix et tant de 
paroles, celle du Seigneur, l’unique qui nous rend libres.  
Le Saint-Père a alors encouragé à « s’habituer à écouter la Parole de Dieu » invitant à avoir toujours 
avec soi une Bible. 
 
 
La Parole de Dieu, vraie nourriture : 
La tradiƟon chréƟenne depuis VaƟcan II parle de deux tables : la table de la Parole et la table du 
Corps du Christ. La Parole est ainsi conçue comme une nourriture. 
Le concile de VaƟcan II a insisté sur ce point : « L’Église ne cesse de prendre le pain de vie sur la 
table de la Parole et sur celle du corps du Christ, pour l’oīrir aux Įdèles. ». Et encore : « les 
chréƟens se nourrissent aux deux tables de la Bible et de l’EucharisƟe ». 
La Parole de Dieu est praƟquement aussi vénérable que le Corps eucharisƟque du Christ 
Jésus. « Celui qui communie à la Parole, comme celui qui communie à l’EucharisƟe communie au 
même Seigneur ». (Lucien Deiss, CélébraƟon de la Parole, DDB, P.300). 
Déjà dans l’Ancien Testament, on parlait de la faim de la Parole comme une faim de pain. Le 
prophète Amos au VIII siècle aĸrme : « Voici venir des jours où j’enverrai la faim dans le pays, nom 
pas une faim de pain, …mais celle d’entendre la Parole de Yahvé » (Amos 8,11). 
De son côté, le Deutéronome rappellera : « L’homme ne vit pas seulement de pain, mais de toute 
parole qui sort de la bouche de Dieu » (Dt 8,3). 
CeƩe aĸrmaƟon fut reprise par Jésus en Mt 4,4. Finalement, c’est Jésus, Verbe de Dieu, qui est le 
pain de vie : « Je suis le pain vivant qui est descendu du ciel. Si quelqu’un mange de ce pain, il vivra 
éternellement » (Jn 6,51). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 7 

 
Conclusion – Quelques remarques :  
 
Jésus, Verbe de Dieu, Parole de Dieu : 
 
Comme nous l’avons vu, c’est en Jésus Christ que Dieu nous parle de façon plénière et déĮniƟve. 
Au centre de la Parole de Dieu, il y a le mystère du Christ.  
Se pose dès lors la quesƟon : 
 

 Quelle est ma relaƟon à ceƩe Parole de vie incarnée en Jésus Christ ? 
 Quelle est la place de Jésus Christ dans mon existence ? 
 Comment développer une conscience accrue de sa présence en moi comme Parole de Dieu 

et source de vie ? 
  

Pour une plus grande place à l’Écriture et à la Parole de Dieu : 
 

 Comme chréƟens et chréƟennes, accordons-nous assez de place dans nos vies à la lecture, 
à la méditaƟon et à l’étude de l’Écriture Sainte ? 

  
 Quel rôle joue l’étude de la Bible dans la formaƟon à la vie chréƟenne ? La Bible n’est pas 

une livre comme les autres, mais une collecƟon de livres dont la rédacƟon s’étale sur plus 
de 1000 ans. Peut-on se passer d’une certaine iniƟaƟon ? 

 Nous sentons-nous responsables de la Parole de Dieu en ce monde ?  
 A-t-on développé chez nous l’apƟtude à lire l’Écriture, à l’actualiser et à la proclamer de 

façon à ce qu’elle soit Parole de Dieu et Bonne Nouvelle pour nous et pour les gens du 
milieu ? 

 


