
Méditons sur la vie de saint Joseph
avec les vitraux de Gabriel Loire

Arrêtons-nous  à  l’église  de  Luisant
(paroisse de la Trinité). Ses vitraux nous
invitent  à  une méditation sur  la  vie  de
saint  Joseph.

Un peu d’histoire sur la notoriété des vitraux des
Gabriel Loire
Né en 1904 en Anjou d’une famille de tanneurs, Gabriel Loire fait des études de
commerce à Angers tout en suivant des cours à l’École des Beaux-Arts. Il publie
sa  thèse  de  fin  d’études  «  Le  vitrail  :  aperçus  historiques,  artistiques  et
techniques » et vient à Chartres où il travaille à partir de 1926 dans l’unique
atelier de vitrail chartrain de l’époque, l’atelier Lorin dont il devient l’associé. Les
vitraux des ateliers Lorin sont plus classiques que les vitraux de Gabriel
Loire qui se démarque par sa modernité.

Dans cet atelier issu de la tradition du 19ème siècle, Gabriel ne peut s’exprimer
aussi librement qu’il le souhaite ; aussi préfère-t-il prendre son indépendance et
quitter les Lorin en 1936. Une clause de non concurrence lui interdisant d’ouvrir
son propre atelier de vitrail pendant 10 ans, il aborde d’autres métiers d’art :
céramique, sculpture, création de mobiliers, illustrations, mosaïques… tout en
continuant de peindre et de dessiner.

En 1946, il ouvre un atelier à Chartres au Rigeard pour la réalisation de ses
vitraux.  Celui-ci  se  développe  très  rapidement  grâce  au  contexte  de
reconstruction d’après-guerre et grâce au succès que rencontre le vitrail en dalle
de verre auprès d’architectes et de religieux séduits par ce renouveau technique
et esthétique. Mais, comme l’explique Charles Pratt, « le rapide succès de Loire
s’explique par la  qualité  de son travail,  ses  rythmes,  ses  couleurs,  la
lisibilité  expressive  de  ses  vitraux  figuratifs  et  la  vigueur  chargée

https://diocesechartres.fr/meditons-sur-la-vie-de-saint-joseph/
https://diocesechartres.fr/meditons-sur-la-vie-de-saint-joseph/


d’émotion mais accessible de ses abstraits. » Ces vitraux foisonnent de
joies, de foi, ils sont riches et équilibrés. Il prend soin de noter beaucoup
de détails en autre, vous pourrez retrouver des petits mots écrits, la place
des animaux est très présente et amusante (ex : la fuite en Égypte,  l’âne
en train de brouter ; les Rois mages : le chameau broute !). Au début
Gabriel  Loire  signait  à  côté  de  la  signature  des  ateliers  Lorin,  il  se
démarque par la suite en rajoutant sa  propre signature.

Méditons autour de la figure de Joseph à l’aide
des  vitraux  et  de  la  lettre  apostolique  Patris
corde
Si vous souhaitez vous déplacer pour méditer dans l’église de Luisant,
celle-ci est ouverte tous les jours de 8h à 19h.

Vous trouverez ci-dessous une sélection de quelques chapitres de la lettre
apostolique Patris corde (« Avec un cœur de père ») publiée le 8 décembre
2020 par le pape François qui a ouvert une année saint Joseph. Il nous
donne pour exemple cet homme discret, confiant et courageux…

Père dans la tendresse

Joseph a vu Jésus grandir jour après jour « en sagesse, en taille et en grâce,
devant Dieu et devant les hommes » (Lc 2, 52). Tout comme le Seigneur avait fait
avec Israël, « il lui a appris à marcher, en le tenant par la main : il était pour lui
comme un père qui soulève un nourrisson tout contre sa joue, il se penchait vers
lui pour lui donner à manger » (cf. Os 11, 3-4).

Jésus a vu en Joseph la tendresse de Dieu : « Comme la tendresse du père pour
ses fils, la tendresse du Seigneur pour qui le craint » (Ps 103, 13).

Joseph aura sûrement entendu retentir dans la synagogue, durant la prière des
Psaumes, que le Dieu d’Israël est un Dieu de tendresse,[11] qu’il est bon envers
tous et que « sa tendresse est pour toutes ses œuvres » (Ps 145, 9).

L’histoire du salut s’accomplit en « espérant contre toute espérance » (Rm 4, 18),
à travers nos faiblesses. Nous pensons trop souvent que Dieu ne s’appuie que sur
notre  côté  bon et  gagnant,  alors  qu’en  réalité  la  plus  grande partie  de  ses



desseins se réalise à travers et en dépit de notre faiblesse. C’est ce qui fait dire à
saint Paul : « Pour m’empêcher de me surestimer, j’ai reçu dans ma chair une
écharde, un envoyé de Satan qui est là pour me gifler, pour empêcher que je me
surestime. Par trois fois, j’ai prié le Seigneur de l’écarter de moi. Mais il m’a
déclaré : « Ma grâce te suffit, car ma puissance donne toute sa mesure dans la
faiblesse » » (2 Co 12, 7-9).

Si telle est la perspective de l’économie du salut, alors nous devons apprendre à
accueillir notre faiblesse avec une profonde tendresse.[12] …

La volonté de Dieu, son histoire, son projet, passent aussi à travers la
préoccupation de Joseph. Joseph nous enseigne ainsi qu’avoir foi en Dieu
comprend également le fait de croire qu’il peut agir à travers nos peurs,
nos fragilités, notre faiblesse. Et il nous enseigne que, dans les tempêtes
de la vie, nous ne devons pas craindre de laisser à Dieu le gouvernail de
notre bateau. Parfois,  nous voudrions tout contrôler,  mais lui regarde
toujours plus loin.

Père dans l’obéissance 

Dieu a aussi révélé à Joseph ses desseins par des songes, de façon analogue à ce
qu’il a fait avec Marie quand il lui a manifesté son plan de salut. Dans la Bible,
comme chez tous les peuples antiques, les songes étaient considérés comme un
des moyens par lesquels Dieu manifeste sa volonté.[13]

Joseph est très préoccupé par la grossesse incompréhensible de Marie : il ne veut
pas « l’accuser publiquement »[14] mais décide de « la renvoyer en secret » (Mt
1, 19). Dans le premier songe, l’ange l’aide à résoudre son dilemme : « Ne crains
pas de prendre chez toi Marie, ton épouse, puisque l’enfant qui est engendré en
elle vient de l’Esprit Saint ; elle enfantera un fils, et tu lui donneras le nom de
Jésus, car c’est lui qui sauvera son peuple de ses péchés » (Mt 1, 20-21). Sa
réponse est  immédiate  :  «  Quand Joseph se  réveilla,  il  fit  ce  que l’ange du
Seigneur lui avait prescrit » (Mt 1, 24). Grâce à l’obéissance, il surmonte son
drame et il sauve Marie.

Dans le deuxième songe, l’ange demande à Joseph : « Lève-toi ; prends l’enfant et
sa mère, et fuis en Égypte. Reste là-bas jusqu’à ce que je t’avertisse, car Hérode
va rechercher l’enfant pour le faire périr » (Mt 2, 13). Joseph n’hésite pas à obéir,
sans se poser de questions concernant les difficultés qu’il devra rencontrer : « Il



se leva dans la nuit, il prit l’enfant et sa mère et se retira en Égypte, où il resta
jusqu’à la mort d’Hérode » (Mt 2, 14-15).

En Égypte, Joseph, avec confiance et patience, attend l’avis promis par l’ange
pour retourner dans son Pays. Le messager divin, dans un troisième songe, juste
après l’avoir informé que ceux qui cherchaient à tuer l’enfant sont morts, lui
ordonne de se lever, de prendre avec lui l’enfant et sa mère et de retourner en
terre d’Israël (cf. Mt 2, 19-20). Il obéit une fois encore sans hésiter : « Il se leva,
prit l’enfant et sa mère, et il entra dans le pays d’Israël » (Mt 2, 21).

Mais durant le voyage de retour, « apprenant qu’Arkélaüs régnait sur la Judée à
la place de son père Hérode, il eut peur de s’y rendre. Averti en songe, – et c’est
la quatrième fois que cela arrive – il se retira dans la région de Galilée et vint
habiter dans une ville appelée Nazareth » (Mt 2, 22-23).

L’évangéliste Luc rapporte que Joseph a affronté le long et pénible voyage de
Nazareth à Bethléem pour se faire enregistrer dans sa ville d’origine, selon la loi
de  recensement  de  l’empereur  César  Auguste.  Jésus  est  né  dans  cette
circonstance (cf. Lc 2, 1-7) et il a été inscrit au registre de l’Empire comme tous
les autres enfants.

Saint  Luc,  en  particulier,  prend  soin  de  souligner  que  les  parents  de  Jésus
observaient toutes les prescriptions de la Loi : les rites de la circoncision de Jésus,
de la purification de Marie après l’accouchement, de l’offrande du premier-né à
Dieu (cf. 2, 21-24).[15]

Dans chaque circonstance de sa vie, Joseph a su prononcer son « fiat », tout
comme Marie à l’Annonciation, et comme Jésus à Gethsémani.

Dans son rôle de chef de famille, Joseph a enseigné à Jésus à être soumis à ses
parents (cf. Lc 2, 51), selon le commandement de Dieu (cf. Ex 20, 12).

Dans la vie cachée de Nazareth, Jésus a appris à faire la volonté du Père à l’école
de Joseph. Cette volonté est devenue sa nourriture quotidienne (cf. Jn 4, 34).
Même au moment le plus difficile de sa vie, à Gethsémani, il préfère accomplir la
volonté du Père plutôt que la sienne,[16] et il se fait « obéissant jusqu’à la mort
[…] de la croix » (Ph 2, 8). C’est pourquoi l’auteur de la Lettre aux Hébreux
conclut que Jésus « apprit par ses souffrances l’obéissance » (5, 8).



Il résulte de tous ces événements que Joseph « a été appelé par Dieu à servir
directement la personne et la mission de Jésus en exerçant sa paternité. C’est
bien de cette manière qu’il coopère dans la plénitude du temps au grand mystère
de la Rédemption et qu’il est véritablement ministre du salut ».[17]

Père dans l’accueil

Joseph accueille Marie sans fixer de conditions préalables. Il se fie aux paroles de
l’Ange. « La noblesse de son cœur lui fait subordonner à la charité ce qu’il a
appris de la loi. Et aujourd’hui, en ce monde où la violence psychologique, verbale
et physique envers la femme est patente, Joseph se présente comme une figure
d’homme respectueux, délicat qui, sans même avoir l’information complète, opte
pour la  renommée,  la  dignité  et  la  vie  de Marie.  Et,  dans son doute sur  la
meilleure façon de procéder, Dieu l’aide à choisir en éclairant son jugement ».[18]

Bien des fois,  des évènements dont  nous ne comprenons pas la  signification
surviennent dans notre vie. Notre première réaction est très souvent celle de la
déception et de la révolte. Joseph laisse de côté ses raisonnements pour faire
place à ce qui arrive et, aussi mystérieux que cela puisse paraître à ses yeux, il
l’accueille, en assume la responsabilité et se réconcilie avec sa propre histoire. Si
nous ne nous réconcilions pas avec notre histoire, nous ne réussirons pas à faire
le pas suivant parce que nous resterons toujours otages de nos attentes et des
déceptions qui en découlent.

La vie spirituelle que Joseph nous montre n’est pas un chemin qui explique, mais
un  chemin  qui  accueille.  C’est  seulement  à  partir  de  cet  accueil,  de  cette
réconciliation, qu’on peut aussi entrevoir une histoire plus grande, un sens plus
profond. Semblent résonner les ardentes paroles de Job qui, à l’invitation de sa
femme à se révolter pour tout le mal qui lui arrive, répond : « Si nous accueillons
le  bonheur  comme venant  de  Dieu,  comment  ne  pas  accueillir  de  même le
malheur » (Jb 2, 10).

Joseph  n’est  pas  un  homme  passivement  résigné.  Il  est  fortement  et
courageusement engagé. L’accueil est un moyen par lequel le don de force qui
nous vient du Saint Esprit se manifeste dans notre vie. Seul le Seigneur peut nous
donner la force d’accueillir la vie telle qu’elle est, de faire aussi place à cette
partie contradictoire, inattendue, décevante de l’existence.

La venue de Jésus parmi nous est un don du Père pour que chacun se réconcilie



avec  la  chair  de  sa  propre  histoire,  même  quand  il  ne  la  comprend  pas
complètement.

Ce que Dieu a dit à notre saint : « Joseph, fils de David, ne crains pas » (Mt 1, 20),
il semble le répéter à nous aussi : « N’ayez pas peur ! ». Il faut laisser de côté la
colère et la déception, et faire place, sans aucune résignation mondaine mais avec
une force pleine d’espérance, à ce que nous n’avons pas choisis et qui pourtant
existe. Accueillir ainsi la vie nous introduit à un sens caché. La vie de chacun peut
repartir miraculeusement si nous trouvons le courage de la vivre selon ce que
nous indique l’Évangile. Et peu importe si tout semble déjà avoir pris un mauvais
pli et si certaines choses sont désormais irréversibles. Dieu peut faire germer des
fleurs dans les rochers. Même si notre cœur nous accuse, il « est plus grand que
notre cœur, et il connaît toutes choses » (1Jn 3, 20)…

L’accueil de Joseph nous invite à accueillir les autres sans exclusion, tels qu’ils
sont, avec une prédilection pour les faibles parce que Dieu choisit ce qui est faible
(cf. 1 Co 1, 27). Il est « père des orphelins, justicier des veuves » (Ps 68, 6) et il
commande d’aimer l’étranger.[20] Je veux imaginer que, pour la parabole du fils
prodigue et du père miséricordieux, Jésus se soit inspiré des comportements de
Joseph (cf. Lc 15, 11-32).

Père au courage créatif

Si la première étape de toute vraie guérison intérieure consiste à accueillir sa
propre histoire, c’est-à-dire à faire de la place en nous-mêmes y compris à ce que
nous  n’avons  pas  choisi  dans  notre  vie,  il  faut  cependant  ajouter  une  autre
caractéristique importante : le courage créatif, surtout quand on rencontre des
difficultés.  En effet,  devant une difficulté on peut s’arrêter et  abandonner la
partie, ou bien on peut se donner de la peine. Ce sont parfois les difficultés qui
tirent de nous des ressources que nous ne pensons même pas avoir.

Bien des fois, en lisant les “Évangiles de l’enfance”, on se demande pourquoi Dieu
n’est pas intervenu de manière directe et claire. Mais Dieu intervient à travers
des évènements et des personnes. Joseph est l’homme par qui Dieu prend soin des
commencements de l’histoire de la rédemption. Il est le vrai “miracle” par lequel
Dieu sauve l’Enfant et sa mère. Le Ciel intervient en faisant confiance au courage
créatif de cet homme qui, arrivant à Bethléem et ne trouvant pas un logement où
Marie pourra accoucher, aménage une étable et l’arrange afin qu’elle devienne,



autant que possible, un lieu accueillant pour le Fils de Dieu qui vient au monde
(cf. Lc 2, 6-7). Devant le danger imminent d’Hérode qui veut tuer l’Enfant, Joseph
est alerté, une fois encore en rêve, pour le défendre, et il organise la fuite en
Égypte au cœur de la nuit (cf. Mt 2, 13-14).

Une lecture superficielle de ces récits donne toujours l’impression que le monde
est à la merci des forts et des puissants. Mais la “bonne nouvelle” de l’Évangile
est  de  montrer  comment,  malgré  l’arrogance et  la  violence des  dominateurs
terrestres, Dieu trouve toujours un moyen pour réaliser son plan de salut. Même
notre vie semble parfois à la merci des pouvoirs forts. Mais l’Évangile nous dit
que, ce qui compte, Dieu réussit toujours à le sauver à condition que nous ayons
le courage créatif du charpentier de Nazareth qui sait transformer un problème
en opportunité, faisant toujours confiance à la Providence.

Si quelquefois Dieu semble ne pas nous aider, cela ne signifie pas qu’il nous a
abandonnés, mais qu’il nous fait confiance, qu’il fait confiance en ce que nous
pouvons projeter, inventer, trouver.

Il s’agit du même courage créatif démontré par les amis du paralytique qui le
descendent par le toit pour le présenter à Jésus (cf. Lc 5, 17-26). La difficulté n’a
pas arrêté l’audace et l’obstination de ces amis. Ils étaient convaincus que Jésus
pouvait guérir le malade et « comme ils ne savaient par où l’introduire à cause de
la foule, ils montèrent sur le toit et, à travers les tuiles, ils le descendirent avec sa
civière, au milieu, devant Jésus. Voyant leur foi, il dit : “Homme, tes péchés te
sont remis” » (vv. 19-20). Jésus reconnaît la foi créative avec laquelle ces hommes
ont cherché à lui amener leur ami malade.

L’Évangile  ne  donne  pas  d’informations  concernant  le  temps  pendant  lequel
Marie, Joseph et l’Enfant restèrent en Égypte. Cependant, ils auront certainement
dû manger, trouver une maison, un travail. Il ne faut pas beaucoup d’imagination
pour remplir le silence de l’Évangile à ce propos. La sainte Famille a dû affronter
des problèmes concrets comme toutes les autres familles, comme beaucoup de
nos frères migrants qui encore aujourd’hui risquent leur vie, contraints par les
malheurs et la faim. En ce sens, je crois que saint Joseph est vraiment un patron
spécial pour tous ceux qui doivent laisser leur terre à cause des guerres, de la
haine, de la persécution et de la misère.

À la fin de chaque événement qui voit Joseph comme protagoniste, l’Évangile note



qu’il se lève, prend avec lui l’Enfant et sa mère, et fait ce que Dieu lui a ordonné
(cf. Mt 1, 24 ; 2, 14.21). Jésus et Marie sa Mère sont, en effet, le trésor le plus
précieux de notre foi.[21]

On ne peut pas séparer, dans le plan du salut, le Fils de la mère, de celle qui «
avança dans  son pèlerinage de  foi,  gardant  fidèlement  l’union avec  son Fils
jusqu’à la croix ».[22]

Nous devons toujours nous demander si nous défendons de toutes nos forces
Jésus et Marie qui sont mystérieusement confiés à notre responsabilité, à notre
soin, à notre garde. Le Fils du Tout-Puissant vient dans le monde en assumant une
condition de grande faiblesse. Il se fait dépendant de Joseph pour être défendu,
protégé, soigné, élevé. Dieu fait confiance à cet homme, comme le fait Marie qui
trouve  en  Joseph  celui  qui,  non  seulement  veut  lui  sauver  la  vie,  mais  qui
s’occupera toujours d’elle et de l’Enfant. En ce sens, Joseph ne peut pas ne pas
être le Gardien de l’Église, parce que l’Église est le prolongement du Corps du
Christ  dans  l’histoire,  et  en  même  temps  dans  la  maternité  de  l’Église  est
esquissée la maternité de Marie.[23] Joseph, en continuant de protéger l’Église,
continue de protéger l’Enfant et sa mère, et nous aussi en aimant l’Église nous
continuons d’aimer l’Enfant et sa mère.

Cet Enfant est celui qui dira : « Dans la mesure où vous l’avez fait à l’un de ces
plus petits de mes frères, c’est à moi que vous l’avez fait » (Mt 25, 40). Ainsi
chaque nécessiteux, chaque pauvre, chaque souffrant, chaque moribond, chaque
étranger, chaque prisonnier, chaque malade est “l’Enfant” que Joseph continue de
défendre.  C’est  pourquoi  saint  Joseph  est  invoqué  comme  protecteur  des
miséreux, des nécessiteux, des exilés, des affligés, des pauvres, des moribonds. Et
c’est pourquoi l’Église ne peut pas ne pas aimer avant tout les derniers, parce que
Jésus a placé en eux une préférence, il s’identifie à eux personnellement. Nous
devons apprendre de Joseph le même soin et la même responsabilité :  aimer
l’Enfant et sa mère ; aimer les Sacrements et la charité ; aimer l’Église et les
pauvres. Chacune de ces réalités est toujours l’Enfant et sa mère.

Père travailleur

Le rapport avec le travail est un aspect qui caractérise saint Joseph et qui est mis
en évidence depuis la première Encyclique sociale, Rerum novarum, de Léon XIII.
Saint Joseph était un charpentier qui a travaillé honnêtement pour garantir la



subsistance de sa famille. Jésus a appris de lui la valeur, la dignité et la joie de ce
que signifie manger le pain, fruit de son travail.

À notre époque où le travail semble représenter de nouveau une urgente question
sociale et où le chômage atteint parfois des niveaux impressionnants, y compris
dans les nations où pendant des décennies on a vécu un certain bien-être, il est
nécessaire de comprendre, avec une conscience renouvelée, la signification du
travail qui donne la dignité et dont notre Saint est le patron exemplaire.

Le travail devient participation à l’œuvre même du salut, occasion pour hâter
l’avènement du Royaume, développer les potentialités et qualités personnelles en
les  mettant  au service  de la  société  et  de la  communion.  Le travail  devient
occasion de réalisation, non seulement pour soi-même mais surtout pour ce noyau
originel  de la société qu’est  la famille.  Une famille où manque le travail  est
davantage exposée aux difficultés,  aux tensions,  aux fractures  et  même à  la
tentation désespérée et désespérante de la dissolution. Comment pourrions-nous
parler  de  la  dignité  humaine  sans  vouloir  garantir,  à  tous  et  à  chacun,  la
possibilité d’une digne subsistance ?

La personne qui travaille, quel que soit sa tâche, collabore avec Dieu lui-même et
devient un peu créatrice du monde qui nous entoure. La crise de notre époque,
qui est une crise économique, sociale, culturelle et spirituelle, peut représenter
pour tous un appel à redécouvrir la valeur, l’importance et la nécessité du travail
pour donner naissance à une nouvelle “normalité” dont personne n’est exclu. Le
travail  de saint  Joseph nous rappelle que Dieu lui-même fait  homme n’a pas
dédaigné de travailler.  La perte du travail  qui  frappe de nombreux frères et
sœurs, et qui est en augmentation ces derniers temps à cause de la pandémie de
la Covid-19, doit être un rappel à revoir nos priorités. Implorons saint Joseph
travailleur pour que nous puissions trouver des chemins qui nous engagent à dire
: aucun jeune, aucune personne, aucune famille sans travail !

Retrouvez la lettre dans sa globalité ICI !

Fêtons  saint-Joseph  dans  nos  familles  et  les
aumôneries  du  diocèse

découverte de quelques facettes de la figure de saint Joseph

http://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


création d’une mosaïque papier d’une icône de saint Joseph
prière à saint Joseph

Téléchargez la proposition en cliquant ici !


