
#366  «  Comment  Jésus  propose
une  liberté  vécue  dans  l’Esprit
Saint ? »
La  vie  chrétienne  dépend  de  notre  relation  avec  Jésus-Christ,  sauveur,  et
médiateur entre Dieu (Père, Fils et Esprit) et l’humanité. Le chemin que nous
empruntons nous mène vers Lui, la Parole reçue par les évangiles nous éclaire,
les sacrements qu’il a institués apportent grâce et réconfort pour avancer avec
persévérance alors que nous constatons aisément nos limites et nos fragilités.
Comment connaître Jésus-Christ ? Lors du baptême de Jésus, Jean le Baptiste dit
par deux fois « je ne le connaissais pas », alors qu’ils sont cousins. Pourtant Jean-
Baptiste, lorsqu’il vit l’Esprit Saint descendre sur Jésus sous l’apparence d’une
colombe, fut capable de le reconnaître et de dire « c’est vraiment lui le Fils de
Dieu ». Ainsi, nous aussi, illuminés par l’Esprit et seulement à cette condition,
nous apprenons à connaître Jésus et à vivre avec confiance en sa présence. Saint
Séraphin  de  Sarov,  de  l’Église  russe,  ne  disait-il  pas  que  le  but  de  la  vie
chrétienne est l’acquisition de l’Esprit Saint ?

Nous continuons maintenant notre lecture de l’évangile selon saint Marc et je
vous encourage à invoquer le Saint Esprit par un chant ou une prière spontanée
voire le veni creator, une invocation traditionnelle de l’Esprit. Vous réveillerez en
vous la disposition à vivre en sa présence, afin de décoder ces textes évangéliques
qui  nous  transmettent  les  paroles  et  les  actions  de  Jésus.  Nous  sommes au
chapitre 7 et au verset 14.  Jésus interpelle la foule :  « Écoutez-moi tous,  et
comprenez bien ». Le verbe écouter apparaît régulièrement dans la Bible. Dieu
désire parler à son peuple : cela implique que le peuple se mette à son écoute, ce
qu’il ne fait pas toujours, préférant écouter ses propres désirs ou des faux dieux
dont il fait des idoles. Or écouter, c’est obéir. Le verbe obéir vient du latin audire
qui se traduit par écouter.  L’obéissance est une écoute,  une attention quand
l’écoutant tend son oreille vers celui qui lui parle. La foule doit donc écouter mais
aussi comprendre, ce qui est une demande inhabituelle chez Jésus. On saisit qu’il
veut  donner  un  enseignement  différent,  voire  décalé  pour  la  culture  de  ses
contemporains. Vous rappelez-vous que Jésus disait « si quelqu’un a des oreilles
pour entendre… » (Mc 4,23) pour susciter l’écoute, alors que la distraction, la
nôtre aussi, efface la parole reçue dès qu’elle nous est parvenue. Cela arrive

https://diocesechartres.fr/366-comment-jesus-propose-une-liberte-vecue-dans-lesprit-saint/
https://diocesechartres.fr/366-comment-jesus-propose-une-liberte-vecue-dans-lesprit-saint/
https://diocesechartres.fr/366-comment-jesus-propose-une-liberte-vecue-dans-lesprit-saint/


parfois à la messe, lorsque l’écoute de la Parole ou de son explication (l’homélie)
n’est pas attentive.

La suite du texte traite des causes de l’impureté. Dans la tradition juive, celle que
connut Jésus enfant, certaines nourritures étaient considérées comme impures et,
à ce titre, interdites. C’était par exemple le cas des animaux dont les sabots sont
fendus sans être des ruminants comme les cochons, des lapins, des poissons sans
écailles, des crevettes, des crustacés, des insectes à l’exception des sauterelles
consommées par Jean le Baptiste, certains oiseaux, etc. Mais ce qui était plus
interdit encore était la consommation du sang, car le sang véhicule la vie et la vie
appartient à Dieu seul.

Jésus bouleverse radicalement cette tradition en affirmant : « Écoutez-moi tous, et
comprenez bien. Rien de ce qui est extérieur à l’homme et qui entre en lui ne peut
le rendre impur. Mais ce qui sort de l’homme, voilà ce qui rend l’homme impur »
(Mc 7,14-16).  «  Jésus déclarait  purs tous les  aliments ».  Pour Jésus,  aucune
nourriture n’est donc impure. Mais il met aussitôt en garde : le cœur de l’homme,
lui peut conduire à l’impureté, celle des pensées, des paroles, des actes.

Devant la surprise des apôtres et leur incompréhension, Jésus précise que ce sont
les pensées perverses qui sortent du cœur de l’homme qui le rendent impur : «
inconduites, vols, meurtres, adultères, cupidités, méchancetés, fraude, débauche,
envie,  diffamation,  orgueil  et  démesure  »  (Mc  7,21-22).  Ces  pensées  et  ces
attitudes figent le cœur de l’homme, et le rendent dur comme une pierre comme
l’affirme  le  prophète  Ézéchiel.  Nous  le  savons  bien,  notre  cœur  peut  être
insensible à la charité, au besoin des autres, se refermer sur lui-même comme
Caïn qui dit à Dieu « qu’ai-je à faire de mon frère ? » celui-là même qu’il vient de
tuer, Abel. La vraie pureté est donc d’ordre moral et non affaire de rituel. Jésus le
dit avec autorité : c’est le cœur qu’il faut garder pur de tout péché. Il anticipe
aussi  la  question  de  l’accueil  des  païens  grecs  ou  romains  au  sein  des
communautés  chrétiennes  qui  au  commencement  de  la  mission  étaient
constituées de juifs. Si ces pratiques de pureté alimentaire avaient perduré, il eut
fallu les imposer aux nouveaux convertis au christianisme. Cela aurait été un
obstacle à la liberté de conversion.

Au sein de la jeune Église, ce sujet demeura encore, car cette liberté qui plaisait
aux païens devenus chrétiens choquait les chrétiens venus du judaïsme. Saint
Pierre fit un songe dans lequel il résistait à Dieu qui lui proposait des viandes



d’animaux sauvages à manger, quadrupèdes, oiseaux et reptiles et Dieu lui dit «
pourquoi appelles-tu impur ce que je rends pur ? » (Act 10,9-17). Nous verrons
que même si l’enseignement de Jésus est limpide, les disciples auront plus tard
une discussion difficile au sujet des viandes sacrifiées aux idoles romaines car on
pouvait y voir une participation au sacrifice cultuel païen.

En  réalité,  comme  chrétiens,  nous  avons  une  merveilleuse  liberté.  Nous  ne
sommes plus liés à ces interdits sur la nourriture. Mais cette liberté a un prix
élevé, elle demande que nous engagions notre intelligence et notre volonté pour
rechercher le bien et l’accomplir avec un cœur aimant. C’est l’amour qui est au
sommet de l’agir humain, qui détermine sa raison et constitue sa motivation. Cela
dit aussi combien la vocation du chrétien est grande car elle vise à retrouver la
ressemblance d’avec Dieu que nous avons perdue depuis le péché des origines et
que le baptême et les sacrements nous permettent d’atteindre peu à peu. Notre
vocation baptismale n’est donc pas la pureté, même si celle-ci est louable, mais la
sainteté : il s’agit de se donner à Dieu en Jésus-Christ pour que ce soit Lui qui
occupe  notre  espace  intérieur.  Il  vient  demeurer  en  nous,  nous  propose  de
demeurer en lui, ce qui nécessite que notre maison intérieure soit libérée des
scories  du  péché.  Cela  engage  notre  volonté,  nous  demande  patience  et
persévérance. Mais nous avons des maîtres parmi les saints. Leur vie nous inspire
et nous montre que le chemin de la sainteté est accessible. Osons être courageux
sur cette voie car Jésus nous a acquis la victoire. Détournons-nous des idoles et
des désirs mauvais pour entreprendre ce bel itinéraire dans l’écoute de Jésus avec
l’assurance que l’Esprit nous procure les dons nécessaires.

Je vous propose de prier ensemble pour la paix, pour les victimes de la répression
en Iran, pour les peuples affligés par la pauvreté, pour les chrétiens victimes de
persécutions.  Nous  prions  cette  semaine  tout  spécialement  pour  l’unité  des
chrétiens, tous frères par un même baptême, une seule foi en un seul Dieu et
Père. Offrons-nous à l’amour miséricordieux en sacrifice en offrant cet effort et
cet abandon pour nos amis en souffrance.

Notre Père.


