
#363  «  Avec  la  nouvelle  année,
est-ce le temps de la mission ? »
« Nous vous souhaitons de belles fêtes ! » entendons-nous. Certains se refusent à
prononcer ce mot Noël, par exemple dans les écoles publiques où ce serait faire
acte de prosélytisme ! Pourtant, Noël fut célébré dans bien des familles, même
chez les personnes non-croyantes.  Ce mot Noël réveille le souvenir des fêtes
familiales  avec  nos  aïeux,  des  messes  de  minuit,  des  chocolats  chauds
accompagné  par  les  cramiques,  célèbre  brioche  du  Nord  de  la  France,  des
cadeaux  au  pied  du  sapin  que  les  enfants  découvraient  au  petit  jour  le  25
décembre. La crèche avec ses santons de Provence éblouit toujours les enfants,
comme dans notre cathédrale Notre-Dame de Chartres.

Une  nouvelle  année  s’ouvre.  Personnellement,  je  suis  toujours  impressionné
d’entrer dans une année supplémentaire, je loue Dieu qui me donne la vie, je
remercie  mon  corps  et  ce  cœur  qui  ne  s’est  jamais  arrêté  de  battre,  je
m’émerveille devant la nature et je suis heureux à l’idée de faire la rencontre de
nouvelles personnes qui m’ouvriront leur porte et leur cœur. Une nouvelle année
est un cadeau à recevoir humblement car la vie est offerte par Dieu. Nous ne
savons pas ce qu’elle nous apportera, mais nous pouvons avoir toute confiance en
Providence qui conduit toutes choses selon les desseins de Dieu, même lorsque
certains hommes font des choix graves de conséquence qui menacent la paix.
Nous avons l’espérance que l’Esprit Saint nous conduise à travers les failles de
l’humanité et nous recevons la vraie lumière qui est l’amour divin. C’est pourquoi
je vous souhaite une belle année 2026. Que la grâce divine accompagne vos
journées, dans vos joies comme dans vos peines. Je prie pour ceux et celles qui me
lisent ou m’écoutent chaque semaine, afin que notre communion soit une force, et
que notre prière les uns pour les autres fortifie l’espérance qui nous est donnée et
que se développe une magnifique chaîne de solidarité entre nous.

J’aimerais continuer la lecture de l’évangile selon l’apôtre saint Marc au chapitre
six en posant à nouveau cette question : est-ce le temps de la mission ? Nous
avons rencontré Jésus dans les précédents récits, résidant souvent au bord du lac
de Galilée où il enseignait les foules, il guérissait des malades et libérait des
personnes possédées par des esprits mauvais. Sa compassion était sans limites. Il
ne cherchait pas à plaire aux autorités civiles et religieuses, il agissait selon son

https://diocesechartres.fr/363-avec-la-nouvelle-annee-est-ce-le-temps-de-la-mission/
https://diocesechartres.fr/363-avec-la-nouvelle-annee-est-ce-le-temps-de-la-mission/


Cœur, et il montrait que son Cœur aimait ces personnes en quête d’écoute, de
compréhension et d’amour. Or ce qui se passait il y a plus de deux mille ans en
Galilée, est vrai aujourd’hui et ici ! Christ est ressuscité et il est vivant et présent
à nos côtés. Cela peut nous sembler bien mystérieux, mais sa présence est une
réalité.

Marc rapporte ensuite un épisode qui se déroule à Nazareth. C’est le village de la
jeunesse de Jésus, où Joseph et Marie avaient choisi de revenir après leur séjour
en Égypte puisque le roi Hérode qui cherchait à tuer l’enfant était mort. Joseph y
devint charpentier, il transmit son métier à son fils. La Sainte Famille vivait dans
la discrétion, en attendant la révélation annoncée par l’ange Gabriel à Marie. On
retrouve cette famille à Jérusalem lorsque Jésus a douze ans. Après cet épisode,
on ne parle plus de Joseph.

Dans le récit de saint Marc, Jésus vit son ministère publiquement. Comme tout
bon juif, il se rend à la synagogue pour prendre part au culte. Ayant fait ses
étapes de formation dans son enfance, il était autorisé à lire la Torah et à en
donner un commentaire. L’évangéliste Luc (Lc 4,21) rapporte ce moment où Jésus
commente  le  prophète  Isaïe  et  annonce  que  les  temps  messianiques
s’accomplissent  aujourd’hui.  À  Nazareth,  on  reconnaît  combien  Jésus  est
extraordinaire et pourtant les gens sont choqués et se disent les uns aux autres «
D’où cela lui vient-il ? Quelle est cette sagesse qui lui a été donnée, et ces grands
miracles qui se réalisent par ses mains ? N’est-il pas le charpentier, le fils de
Marie, et le frère de Jacques, de José, de Jude et de Simon ? Ses sœurs ne sont-
elles pas ici chez nous ? » (Mc 6,2-3). En effet, les gens qui nous sont différents
dérangent. Personne ne comprend d’où Jésus reçoit de tels pouvoirs : les scribes
et les pharisiens pensent même que c’est le diable qui l’inspire.

Marc fait référence à la famille de Jésus, c’est-à-dire sans doute le clan familial.
Qui sont « ces frères et ces sœurs » mentionnés par le texte ? Chez les Pères de
l’Église,  seul Tertullien affirme que ce sont les enfants charnels de Marie et
Joseph.  Le  proto-évangile  de  Jacques,  un  texte  apocryphe  ancien,  dit  que
l’expression « frères et sœurs » désigne les enfants d’un premier mariage de
Joseph : Joseph aurait épousé la jeune Marie dans sa vieillesse, puisqu’il serait
décédé peu de temps après le pèlerinage au Temple de Jérusalem quand Jésus
avait douze ans. Pourtant, la conviction la plus répandue est que ceux qui sont
appelés ses frères et ses sœurs sont des cousins au sens large du terme, ainsi que
l’on s’appelle les uns les autres dans l’Église aujourd’hui avec ces mêmes termes,



mettant  en  valeur  l’Église  comme une  famille  des  croyants  chrétiens.  Saint
Jérôme qui lisait la bible en latin, en grec et en hébreu remarque d’ailleurs que le
mot cousin n’existe pas en hébreu et que l’on utilise couramment les termes
frères et sœurs pour désigner les proches parents. Pour appuyer cette thèse, on
trouve dans la Bible quelques faits : Loth qui est le neveu d’Abraham est désigné
comme étant son frère (Gn12,5), et Laban appelle son oncle Jacob « frère » (Gn
28,2).  Aujourd’hui  la  foi  catholique enseigne que Marie  est  demeurée vierge
pendant  et  après la  naissance de Jésus.  Ainsi,  Marie  et  Joseph n’eurent  pas
d’autres enfants.  Jésus, vrai Dieu et vrai homme, a parfaitement comblé leur
parentalité, pour utiliser un terme contemporain.

Marc note que Jésus s’étonnait du peu de foi de ses contemporains. Il n’est pas
aisé  d’être  prophète  dans  sa  propre  famille  ou  dans  son  clan.  L’évangéliste
Matthieu qui vécut avec Jésus remarque « qu’il ne fit pas beaucoup de miracles à
cet endroit-là, à cause de leur manque de foi » (Mt 13,58). C’est d’ailleurs un
reproche fréquent que Jésus adresse aux apôtres ainsi que le rapporte saint Luc :
« Si vous aviez de la foi, gros comme une graine de moutarde, vous auriez dit à
l’arbre que voici : “Déracine-toi et va te planter dans la mer”, et il vous aurait obéi
» (Lc 17,6). C’est la raison pour laquelle nous pouvons entretenir la foi reçue à
notre baptême comme une grâce précieuse. Comment faire ? En posant des actes
de foi, d’amour et d’espérance. Nous pouvons reprendre la phrase donnée par
Jésus à sainte Faustine à qui il apparut en Pologne au XXe siècle : « Jésus, j’ai
confiance en toi ». En vivant cette succession d’actes de foi, nous en verrons les
fruits et notre foi sera affermie.

Marc relate ensuite que Jésus les envoya en mission. Vous rappelez-vous qu’il a
dit être venu pour les brebis perdues ? On peut être frappé par le fait que Jésus
envoie ses disciples en mission alors qu’ils ne sont pas très fermes dans leur
conviction, que la passion et la résurrection n’ont pas encore eu lieu, qu’ils n’ont
pas reçu la puissance de l’Esprit qui sera donné lors de la fête de la Pentecôte.
Est-ce  le  temps  propice  pour  la  mission  ?  Pour  Jésus,  oui.  C’est  pourquoi,
obéissant à sa parole, ils partent deux par deux. Jésus leur prescrit de partir sans
« rien prendre », ni bâton, ni pain, ni sac, ni monnaie, ni tunique de rechange ;
d’accueillir  l’hospitalité qui  leur sera offerte mais de repartir  en secouant la
poussière de leurs pieds si on les rejette. Ne rien avoir avec soi peut faire peur
mais indéniablement cela donne une grande liberté qui invite à tout attendre de la
générosité des personnes rencontrées avec cependant le risque de dormir sous un



porche le ventre vide.

La finale de cette mission chez saint Marc est brève et mérite d’être complétée
par les récits parallèles. Marc se contente de dire qu’ils « expulsaient beaucoup
de  démons,  faisaient  des  onctions  d’huile  à  de  nombreux  malades,  et  les
guérissaient » (Mc 6,13). Cela est déjà formidable et l’on aimerait faire la même
expérience. Mais Luc ajoute que « les soixante-douze disciples revinrent tout
joyeux » (Lc 10,17). Ceux qui évangélisent, souvent deux à deux (ce n’est pas
réservé aux témoins de Jéhovah !), en annonçant le kerygme, expérimentent cette
joie. Certes nous risquons de ne pas être accueillis, mais lorsque nous le sommes
et pouvons partager notre foi, nous connaissons une joie profonde. Marc précise
que les apôtres « faisaient des onctions d’huile à de nombreux malades », geste
dont parlera aussi  saint  Jacques dans son épître et  qui  est  le  fondement du
sacrement des malades.  L’onction d’huile  est  un geste de culte  qui  donne à
expérimenter la force de la grâce divine, surtout pour ceux et celles qui sont
malades sans espoir d’une rémission.

Concluons avec une attention particulière à l’invitation faite par les apôtres dans
la mission « ils proclamèrent qu’il fallait se convertir » (Mc 6,12). Nous avons vu
que la joie est le fruit du témoignage missionnaire. Mais ne nous trompons pas : le
but est la conversion, c’est-à-dire vivre de la Parole en présence de Jésus vivant
pour  apporter  au  monde  l’espérance  du  Ciel  qui  peut  éclairer  nos  rapports
humains et être une source de paix. Puissions-nous en cette année 2026 prendre
au sérieux l’appel de Jésus à nous convertir, en étant guidés par la Parole que
nous mettrons en pratique, en nous aimant les uns et les autres, et nous mettant
au service de la  communauté des hommes nos talents  en vue d’un bonheur
partagé.

Je vous invite maintenant à prier notre Dieu :

Notre Père.


